

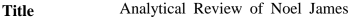
# JOURNAL OF ISLAMIC CIVILIZATION AND CULTURE(JICC)

Volume 3, Issue 1 (Jan-June, 2020)

ISSN (Print):2707-689X ISSN (Online) 2707-6903

Issue: <a href="http://ahbabtrust.org/ojs/index.php/jicc/issue/view/8">http://ahbabtrust.org/ojs/index.php/jicc/issue/view/8</a>
URL: <a href="http://ahbabtrust.org/ojs/index.php/jicc/article/view/90/94">http://ahbabtrust.org/ojs/index.php/jicc/issue/view/8</a>

Article DOI: https://doi.org/10.46896/jicc.v3i01.90



Coulson Book's A History of

Islamic Law

**Author (s):** Dr. Muhammad Ilyas, Dr. Zainab

Ameen

Received on:29 June, 2019Accepted on:29 May, 2020Published on:25 June, 2020

Citation: Dr. Muhammad Ilyas and Dr.

Zainab Ameen, "Construction: Analytical Review of Noel James Coulson Book's A History of Islamic Law," JICC: 3 no. 1

(2020): 168-190











**Publisher:** Al-Ahbab Turst Islamabad

Click here for more

# اسلای تهذیب و ثقافت: جلد: 3، شاره: 1 نوبل به کولن (۱۹۸۷م) کی تتاب \_\_\_ علی و تقیدی جائزه جوری -جون <u>2020ء</u> نوبل جے کولسن (۱۹۸۷ء) کی کتاب" آہسٹری آف اسلامک لاء دم کاعلمی و تنقیدی جائزہ

Analytical Review of Noel James Coulson Book's A History of Islamic Law

ڈا کٹر محمدالیاس\* ڈاکٹر زینبامین\*\*

#### Abstract

The Western Orientalism movement had resulted in the creation of a large academic asset of Islamic literature. The Orientalists had struggled in two ways; by introducing and editing old Islamic manuscripts, and by commenting on the various aspects of the Prophet's (PBUH) life and his traditions. Moreover, some Orientalists had worked on the Islamic jurisprudence, too. As Coulson, have been discussed analytical studies of Islamic jurisprudence, in this regard his book, "The History of Islamic Law", is a sorely needed book; it will substantiate a highly impactful, direly beneficial and effective book; and above all, it is a remarkably well-constructed book.

Mr. Coulson's compact volume is a clear, comprehensive, and authoritative treatment of the genesis and history of Islamic law in theory and practice, and of the central problem of legal reform now confronting Muslim society. Islamic law, the Sharia of medieval Islam, is for Muslims and the comprehensive catalogue of God's commands and recommendations laid down for the guidance of man... In recent times, with the wholesome adoption by Muslim countries of western legal ideas and institutions, the Sharia has seemingly been all but forsaken and abandoned... Unless the idea of a law system based on religion is to be abandoned entirely... [Coulson] points out, the task for modern Muslims, like that of their medieval predecessors, is once more to ascertain and impose the central ethical criterion norms of Islam upon the functioning's of their society. N. J. Coulson was a chair of oriental laws at the School of Oriental and African Studies, University of London. In this article the analytical and critical review is discussed.

Key word: N. J. Coulson book A history of Islamic Law analytical Critical review

\*اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ اصولِ دین، اسلامک انٹر نیشل یونیورسٹی، اسلام آباد۔ \*\*اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ اسلامیات، شہید بے نظیر بھٹوخوا تین یونیورسٹی، پشاور۔ اسلامی قانون کی اہمیت کا انکار مستشر قین کو بھی نہیں ہے اگران کا مطالعہ کا بغور جائزہ لیاجائے تو اسلام کے نظام قانون کے بارے میں ان کانقطہ نظر سامنے آ جاتاہے۔بیدالگ بات ہے کہ اپنے نظر میں وہ اس کی وسعت پذیری کو صحیح طرح دیکھ نہیں پاتے۔اسلام کا نظام قانون تمام شعبہ ہائے زندگی پر حاوی ہے، فقہ کا کام زندگی میں پیش آنے والے واقعات میں انسان کی رہنمائی کرناہی نہیں بلکہ مرنے کے بعد کے احکام دینا بھی ہے۔ اسلامی زندگی پااسلامی فکر پرمستشر قین کی خالص تحریرین کم ملتی ہیں اوران میں بھی اسلام فکر کے قانونی پہلوؤں پر بحثیں نسبۃ ً ہمو تی ہیں۔اکثر مصنفین معاشر ہ میں رائجر سم ور وایات پر پوری توجہ مر کوز کر دیتے ہیں جو بعض او قات اسلامی تعلیمات کے خلاف ہوتے ہیں۔ یہ سب نتیجہ اس تک پہنچنے کے لیے کیاجاتاہے کہ اسلام نے ایسا قانونی نظام تیار کیاہے۔جس کوعم ً المعاشر ہ میں نافذ نہیں کیا گیا' یاوہ نافذ کیے جانے کے قابل ہی نہیں ہے <sup>1</sup>۔ نویل جے کولسن کاشاراستششراق کے میدان میں ان قلیل افراد میں ہوتاہے جنہوں نے اسلامی قانون پر A کام کیا ہے۔ لندن یونیور سٹی میں وہ مشرقی قوانین کا پروفیسر ہے۔ اور اسلامی قانون پر ان کی کتاب A'History of Islamic Law (1964)' کے علاوہ دیگر دو تصانیف بھی ہیں اور بہت سے برطانوی اور امریکی تحقیقی مجلات میں ان کے متعد د مقالات اور تحقیقی مضامین بھی شائع ہوئے ہیں۔لندن یونیور سٹی میں ایک چوتھائی صدی سے زیادہ عرصہ سے قانون کی تدریس کے فرائض انجام دیتارہا فقہ اسلامی کے مطالعہ میں اس کا نقطہ آغاز استشماق کے اساطین اور اساتذہ کی پہلی نسل کے رویہ سے الگ نظر آتا ہے۔ چنانچہ جہاں دوسرے مستشر قین کے نزدیک اسلامی قانون ایک فرسودہ اور بوسیدہ نظام ہے جو کسی بھی زندہ نظام قانون کی طرح ارتقاء کے مراحل طے نہیں کر سکتااوراسی وجہ سے اپنی جائے پیدائش میں متر وک ہے۔

کولس کا نظریہ اس کے برعکس ہے۔اس کے نزدیک اسلامی قانون ایک زندگی ہے۔ایک متحرک نظام ہے جو اسلامی معاشر وں میں نافذاور افراد کے میں جاگزین ہے۔اسلامی ممالک کے نظام ہائے قانون کی تشکیل میں اس کاسہارالیا جاسکتا ہے۔اسی سے ان ملکوں کی روح کی نمائندگی ہوسکتی ہے۔جہاں ان کی تنفید عمل میں آئے 2۔

نقط نظر کے اسی بنیادی فرق کے نتیج میں کولس اور دیگر مستشر قین کے در میان بے شار مقامات میں اختلافات کا ذکر سلیم عوانے یوں کیا ہے: " لا ینظر إلى الفقه بمنظار طالب الشریعه الاسلامیه، بل ینظر إلیها بمنظار قانونی مصار" 3 یعنی اسلامی فقه کا مطالعہ ایک قانون دانی کے تناظر میں کیا اسی لیے کولسن کی کتابیں اور مقالات خالص قانونی تقابلی مطالعہ کے رنگ میں ڈوبے ہوئے ہیں۔ وہ مزید لکھتے ہیں: " لا

وجهة البحث العلمي في خدمة السياسة كما يغلب علي كثير من المستشرقين..... د المحين السياس كل تحريرول مين مذهبي تحقيقات مين سياسي مقاصد نظر نهين آتے جودوسرے مستشر قين كے يہال ملتے ہيں۔اس كی تحريرول مين مذہبي تعصب اور اسلام و شمني مين نہيں ملتی۔

کولسن اپنی کتاب **History of Islamic Law** کے باب اول میں وہ کھتے ہیں کہ اسلامی فقہ ایک قانونی نظام کی حیثیت سے اپنی تفیذی طاقت اس بات سے حاصل کرتی ہے کہ وہ ارادہ خداوندی کی تعبیر ہے <sup>5</sup>کیوں کہ اسلام میں ایمان ایسے قواعد اور ضوابط کا مجموعہ ہے۔جواللہ کی طرف وحی کردہ ہیں اور جس کا انکار دائرہ اسلام سے خارج ہونے کے متر ادف<sup>5</sup>۔

بعض متنشر قین اگر فقہ اسلامی اور اسلام کے قانونی نظام کورومن قانون کی طرح کسی زمانہ قدیم کے قانونی نظام کے طور پر موضوع بحث بناتے ہیں تو پر وفیسر کولسن کا نقطہ نظر اس سے بالکل مختلف ہے۔ کولسن نے اسلامی قانون کا مطالعہ ایک زندہ قانونی نظام کے طور پر کیا ہے۔ کولسن کے نزدیک تاریخی حقائق اور مطالعہ کا مقصد ان تاریخی بنیادوں کو ظاہر کرناہے جو واقعاتی دنیا ہیں اس قانون کو عمر گلافذ کرنے کے لیے راستہ ہموار کرتے ہیں <sup>6</sup>۔ کولسن کا خیال ہے کہ اقتصادیات ، سیاسیات اور اجتماعیات کے مطالعہ سے اس قانون کی صحیح تصویر پیش کرنے ہیں مدد ملے گی 7۔

عام مستشر قین سے ہٹ کر کولسن مغربی انداز فکر میں نئے مکتب فکر کا بانی اور پیشواہے جس کے اثرات علمی دنیا پر مرتب ہوں گے۔ یہاں پر یہ عرض ہر گرنہیں کہ کولسن کے نتائج تحقیق سے اتفاق ہیں 'بہت سے مقامات پر کولسن کے نظریہ سے اختلاف موجود ہے تاہم اس کے اصول تحقیق دوسرے مستشر قین کے روایت اصول تحقیق سے مختلف ہیں۔ فقہ کے ابتدائی تشکیل کے حوالے سے کولسن کا نقطہ نظریہ ہے کہ رسول سائٹ آیٹہ کم کی وفات سے جب و حی کاسلسلہ منقطع ہو گیا توایک اسلامی شریعت تعبیر اور بیان کے جس اعلی معیار تک پہنچ چکی تھی اس پر ثابت اور قائم رہی جس میں تغیر اور تبدیل کی گنجائش نہ تھی۔ یعنی اس کے نزدیک شریعت اسلامی جن مثالی تصوراتی اور ابدی و صحیح قابل عمل معیاروں کی نما ئندہ تھی این کو دیکھا جائے 8۔

کولسن لکھتاہے: "اس شریعت کے قواعد کو مثالیت کے لفظ سے تعبیر کرنے کا بیہ مطلب نہیں کہ معاشر ہ کی حقیقی ضرور توںاور تقاضوں سے وہ ہم آ ہنگ نہیں پاییہ کہ اسلا می عدالتوں کی عملی کارر دگی کا تعلق تبھی اس مثال سے نہیں رہا۔ان دونوں میں سے کوئی بات بھی صحیح نہیں ہے ''9۔ فقہ اسلامی شریعت کے احکام کے سلسلہ میں مثالیت اور واقعیت کے مسئلہ پر مستشر قبین کا موقف قرآن کریم کو وجی الی ہونے کے سرچشمہ سے جوڑ کریہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے شریعت کے احکامات عملی تفید کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ تاہم ڈاکٹر محمہ سیلم عوانے لکھا ہے کہ پروفیسر کولسن کی تصانیف میں اسلامی قانون کی عملی تنفیذ کے سلسلے میں مثالیت اور واقعیت کے تنازع پر بحث کی ہے۔ اور اس کا خیال ہے کہ مظلوموں کی دادرسی کرنے والے قضائی عہدے اور شرعی سیاست کا قیام اس لیے عمل میں آیا تھا کہ ایسے اختلاف میں فیصلہ کیا جائے جس کا تعلق اسلام کی مثالیت پیندی سے نہیں تھا' بلکہ بسااو قات اس مثالیت پیندی سے اخراف میں فیصلہ کیا جائے جس کا تعلق اسلام کی مثالیت پیندی سے نہیں تھا' بلکہ بسااو قات اس مثالیت پیندی سے اخراف (Deviation) بھی ملتاہے ''۔

جب که سلیم عوانے اپنی کتاب فی اصول النظام الجنائی فی الاسلامی میں یوں لکھا ہے: "والصحیح ان مثالیۃ احکام الشریعۃ الاسلامیہ ' ...... ینقص هذه الدعوي ''الک کہ جو بات صحیح ہے وہ ہہ ہے کہ اسلامی شریعت کے احکامات کی مثالیت پندی کا مطلب کسی حال میں عملی تظیق کے لیے غیر موزوں ہونا نہیں ہے۔ اسلامی شریعت کے احکامات کی مثالیت پندی کا مطلب کسی حال میں عملی تظیق کے لیے غیر موزوں ہونا نہیں ہے۔ اسلامی دنیا میں سامر اجیت کی آمد تک جو عمل رہا ہے وہ اس دعوی کی تردید ہے۔ بہت سے مسلم ملکوں میں اب بھی شریعت کے مطابق احکامات جاری کرنے اور قانون سازی کا عمل جاری ہے جیسے سعودی عرب علاوہ کمن ہے جس میں اسلامی قانونی نافذ تھاجو ۱۹۲۲ء میں فوجی انقلاب کے بعد ختم ہوگیا اور افغانستان جہاں ۱۹۸۰ء میں روسی مداخلت تک فقہ حنفی مسلک کا قانون تھا' بلکہ مثالیت پسندی کا مطلب یہ ہے کہ یہ اسلامی شرعی ادکامات انسانوں کو نفسانی خواہشات اور ذاتی اغراض سے بلند ہو کر ایک اعلی مقام پردیکھناچا ہے ہیں جہاں وہ عقل اور عدل وانصاف پر مبنی ہو۔ اس لیے کہ مجموعی طور پر اسلام کے احکامات کا مقصد یہ ہے کہ انسان اعلی اخلاق سے آراستہ ہواور اس کی شخصیت اعلی انسان اخلاق و کر دار کا آئینہ بن جائے۔ اس کے بر خلاف اگر مثالیت پسندی کا کوئی دوسر امفہوم لیاتواس کی تائید اسلامی تاریخ سے نہیں ہوسکتی 1۔

جہاں تک فقہ اسلامی اور اسلام کے شرعی احکام کے "واقعاتی" وہونے کا تعلق ہے تو یہ مراد نہیں ہے کہ مکلفین کی چاہتوں اور نفسیاتی خواہشات کی تکمیل کے وہ تابع ہوتے ہیں" واقعیت کا یہ مفہوم انسان کے خود ساختہ قوانین میں بھی قابل قبول نہیں ہو سکتا۔ شریعت اسلام کی واقعیت کا جلوہ ان فقہی ضوابط میں دیکھا جاسکتا ہے جو پیش آمدہ مسائل کے سلسلے میں ہیں اور جن میں شرعی ضوابط کا عملی نفاذ ہوتا ہے۔ علمی طور پر بیاس الزام کی تردید کے لیے کافی ہے کہ یہ قانون واقعیت سے خالی اور عملی تطبیق کی صلاحیت سے محروم ہوتی ہے۔

پروفیسر کولسن کے نقطہ نظر کا نتیجہ یہ نکاتہ اہے کہ اسلامی معاشرہ میں شریعت کے احکام کی تطبیق سے انحراف پایا گیا ہے۔ جو سوسائٹی کے عملی تقاضوں کی جمیل کے لیے متعلقہ احکامات کی تہی دامنی کا مرہون منت ہے۔اسی لیےان احکامات میں گنجائش کو وسیع کرنے کے لیے فقہاء کو مجبور ہوناپڑا 1<sup>31</sup>۔

یہاں کو لسن کے اپنے بیان میں تضاد پایا جاتا ہے ایک جگہ تو کو لسن یہ کہہ چکاہے کہ اسلامی شریعت کی قانونی تعبیرات ایسے عملی اعتبارات کی محتاج نہیں رہی ہے جو معاشرہ کے حقیقی نقاضوں کے مطابق ہوں' اور دوسری جگہ یہ کہنا کہ اسلامی شریعت کے منافی عملی نقاضوں کی پیکمیل کے لیے متعلقہ احکام کے سامنے گنجائش کو وسیع کرنے کے لیے فقہاء مجبور ہوئے ہیں' اور یہ کہ اس سے مثالیت پیندی کے دقیق احکامات سے انحراف بھی نظر آتا ہے' ان دوباتوں میں تطبیق کیسے ہوسکتی ہے ؟۔

پروفیسر کولس نے خودیہ ثابت کیاہے کہ اسلامی قانون ان قواعد کا مجموعہ ہے جواللہ کی طرف سے وحی کردہ ہیں 14 قرآن کے کردار کے بارے میں لکھتے ہیں:

"In the Qur'anic Revelations came to supersede tribal custom in varicose respects...  $^{15}$ .

'' یعنی وہ یہ بھی تسلیم کرتاہے کہ مدینہ منورہ میں اسلامی حکومت کی تاسیس کے نمایاں پہلوؤں میں ایک پہلویہ تھا کہ قرآن وحی نے مختلف پہلوؤں میں وہاں رائج قبائلی عرفی قانون کو مٹانا شروع کر دیا۔ اور وہ اس بات کا بھی قائل ہے کہ قبائلی عرفی قانون ڈیڑھ سوسال تک اسی معیار پر باقی رہاجس کو سامنے رکھ کر کسی عمل کی صحت یا عدم صحت کا حکم لگایا جاتا تھا جب تک کہ صراحت کے ساتھ وحی اس کو غیر معتبر قرار نہ دے ''16۔ جب کہ دوسرے جگہ وہ یہ لکھتا ہے کہ قرآنی قانون سازی اسلامی اخلاقی کے اصول کی تعبیر و ترجمانی سے آگے پچھ نہیں دوسرے جگہ وہ یہ لکھتا ہے کہ قرآنی قانون سازی اسلامی اخلاقی کے اصول کی تعبیر و ترجمانی سے آگے پچھ

لیکن وہ یہ بھی بتاتا ہے کہ قرآن کریم نے ابتدائی انداز سے بھی کسی قانون کے بنیادی عناصر کا تتبع نہیں کیا۔ قرآن کی قانون سازی میں اس کوایک عیب سمجھا جاتا ہے 'جب تک قدیم رومن لاکے بعض قوانین کواس میں داخل نہیں کیا گیا <sup>81</sup>۔ کولسن ایک جگہ وضاحت کے ساتھ اعتراف کرتا ہے قرآن نے قطعیت کے ساتھ اصول کی بنیاد جو ڈال دی ہے کہ اللہ ہی پر حکم کا دارومدار ہے اور زندگی کے تمام معاملات میں اس کی اطاعت ضروری ہے <sup>19</sup>۔ وہ موقف یہ تھا کہ اللہ کی تشریعی سیادت میں ہر چیز شامل ہے <sup>20</sup>۔ قرآن نے اگر قطیعت کے ساتھ اس اصول کی بنیاد ڈال دی تھی کہ تمام احکامات سرچشمہ ذات خداوندی ہے تو پھر اسے دوسری جگہ ڈیڑھ سوسال بعد پیدا ہونے والے کسی گروہ کی طرف کیوں منسوب کیا جارہا ہے ؟

جدید قانون سازی اور قرآن کریم کے کردار کے حوالے سے کولسون نے جو لکھاہے اس سے اندازہ ہوتاہے کہ وہ قرآن سے زیادہ جدید قانون سازی سے مطمئن اور پراعتاد نظر آتے ہیں اس کے نزدیک قانون تمام پہلوؤں اور اجزائے تر کیبی پر مشتمل ہواور مغربی دنیا کے قانون سازی کا یہی طریقہ رائے ہے۔ اسی لیے کولسن قرآن کریم کے سلسلے میں لکھتے ہیں کہ جدید قانون سازی کی طرح قرآنی قانون سازی میں کسی مسکلہ کے تمام پہلوئوں کا احاطہ معدوم ہے۔ اس لیے وہ رومن لاکاحوالہ دے رہاہے۔ جس سے قرآن کی قانون سازی کی قانونی تافونی تشکیل ہوتی ہے۔

اس سلسلے میں ڈاکٹر سلیم عوانے یہ بنیادی سوال اٹھایا کہ آیا تشریعی نصوص کے خاص صینے اور اسلوب میں ہونے ہی سے قانونی ڈھانچا مرتب ہوتا ہے۔ مسئلہ صرف صینے اسلوب اور انداز بیان کا نہیں ہے۔ جس میں قانون ساز احکام پیش کرتا ہے۔ اگر بات یہ ہو تو سوال یہ ہے کہ کون سااییا موضوع ہے جس سے متعلق قرآن نے مکانیین کی ضروریات اور تقاضوں کے سلسلے میں رہنمائی نہیں دی ہے؟ پروفیسر کولس نے اس کی ایک بھی مثال پیش نہیں کی۔ صرف اتنا کہا کہ "قرآن نے شریعت کے معیار اور قواعد کے مطابق اپنی زندگی اور مر گرمیوں کو ڈھالنے والے مسلمانوں کے لیے متعین اور براہر است قانون سازی کا نمونہ پیش نہیں کیا ہے۔ 21 مقانون کے متعلق کولسن کا نظریہ:

كولس نے قرآن كے حوالے سے يوں لكھاہے كه:

"While the Qur'anic legislation, then, is predominantly ethical in quality, the quantity is not great by any standards. 2244

لیخی اگرچہ قرآنی قانون سازی معیار میں بنیادی طور پر اخلاقی ہے ، لیکن یہ مقدار کسی بھی معیار کے مطابق نہیں ہے۔ مطابق نہیں ہے۔

یہاں کولس نے قرآن کو قانونی نص کے ایک مجموعے (Code) کے لحاظ سے دیکھنے کی کوشش کرتے ہیں 'چنانچہ اس کے نزدیک قرآن کو قانونی مجموعے کا نام اسی وقت دیا جاسکتا ہے جب قانونی مسائل کے سبھی بنیادی پہلواس میں موجود ہوں۔

قرآن کی اولین حیثیت کتاب ہدایت کی ہے اور کسی قانون 'سیاست اور سائنس کی کتاب نہیں ہے جہال تک احکام منصوص کا تعلق ہے توان کا شبات صرف قرآن وسنت سے ہو سکتا ہے وہی اس کا مصدر ہیں قران اصطلاحی معنوں میں کوئی قانونی کتاب نہیں ہے کہ جس میں احکام کو ترتیب کے ساتھ دفعہ واربیان کیا گیا ہو۔

کولسن ذکر کرتاہے کہ قرآن نے بنیادی تصورات کو جن پر کسی بھی ترقی یافتہ سوسائٹی کی بنیاد ہوتی ہے ۔ جیسے رحم وکرم سے کام لینے کی ضرورت 'ظلم وزیادتی کے جواز کا خاتمہ 'عدل وانصاف کا قیام جو کہ سب کے سب قرآن میں مذکور ہیں لیکن فرائض اور عائد ہونے والے حقوق کو قانونی ڈھانچے کی صورت تشکیل نہیں دیا۔ اس کااولین نصب العین یہ نہیں رہا کہ انسان کے ساتھ انسان کے تعلق کو منظم کیا جائے۔ کولسن نے بہت سے مقامات میں شریعت کے احکامات کو اخلاقی احکامات سے تعبیر کیاہے 23۔

اس کا مطلب سے ہوا کہ کولسن نے قرآنی تشریعی حیثیت کا مکمل طور پرادراک نہیں کیاہے جس کی وجہ سے اس نے قرآن کے قانونی اسلوب کو نہیں سمجھا جب کہ قرآنی احکام عمر گلایک جامع قانون نکات بیان کرتا ہے مثلاً:

ا ۔ عاکلی قوانین Personal law : جن کا تعلق 'طلاق 'وراثت جیسے خانگی امور ہیں ان آیات قرآنی کی تعداد ۲۰ کے قریب ہے۔

۲۔ دیوانی قوانین (Civil Law ) : وہ احکام جن کا تعلق خرید وفر وخت، باہمی لین دین اور معاہد وں سے ہے۔ان سے متعلق آیات تقریبا • کہے۔

سے فوجداری قانون (Criminal law): یہ وہ احکام ہے جن کا تعلق جرم اور اس کی سزاءسے ہے اور جن کامقصد لوگوں کی جان ومال اور عزت کی حفاظت ہے۔اس سے متعلق تقریبا • ساآیتیں ہیں۔

مر ضابطہ قانون (Procedure law): یہ وہ احکام ہے جن کا تعلق قضائے شہادت، اور حلف وغیر ہسے ہے کہ عدلیہ کاکام کیسے ہو۔ان امور سے متعلق اندازا ۱۰سآ یات قرآن میں موجود ہیں۔

۵۔ دستوری احکام (Constitutional law): جن کا تعلق نظام حکومت اور اس کی مختلف تفصیلات سے ہے۔اس طرح کی آیات قرآن میں تقریبا • اہے۔

۲ ـ مالی احکام (Economic law): جن کا تعلق مالی اور اقتصادی معاملات سے ہیں مثلا ذرائع آمدنی، مدت خرچ کی تفاصیل اور توضیح دولت کا نظام وغیرہ ۔ ایسی آیات بھی تقریبا • اہیں ۔

ے۔ بین الا قوامی قانون (International law): وہ احکام جن کا تعلق افراد اور اسلامی ریاست کے در میان نیز اسلامی ریاست اور دوسری ریاستوں کے در میان تعلقات کی تفاصیل سے

ہے۔قرآن بیل اس سے متعلق تقریبا • ۱ آیات ہیں۔

الله تعالى نے خوداس كتاب كاوصف ان الفاظ ميں بيان كياہے:

"كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَجِّيمٌ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الخُميد"<sup>24</sup>ي

(یہ کتاب ہدایت ہے جس کو ہم نے آپ کی طرف نازل کیاہے تاکہ آپ لو گوں کو تاریکیوں سے روشنی کی طرف نکالیںان کے رب کی اجازت سے عزیز وحمید راہتے کی طرف۔)

دوسرے مقام پر یول فرماتاہے: "إِنَّ هَذَا الْقُوْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ هَمُ أَجْرًا كَبِيرًا (25° (بيثك قرآن السراسة كى طرف بدايت كرتاہے جو سب سے زيادہ سيدها ہے اور ان ايمان لانے والول كوجوا چھا اعمال كرتے ہيں اس بات كى خوشخرى سناتا ہے كہ ان كے ليے بڑا اجرہے )اس آيت اور اس مضمون كى ديگر آيتوں سے علماء نے بيثابت كياہے كہ قرآن شريعت كى اصل اور بنياد ہے دوسرے دلائل اس كے مرجون منت ہيں (كيول كہ قرآن ہى نے ان ديگر دلائل كو قابل اعتبار قرار دياہے 6۔

نوع انسانی کی ہدایت جس کتاب کا نصب العین ہواور معجز اتی اسلوب بیان جس کاذر یعہ اظہار ہواس میں کیے اس بات کا مطالبہ یا تصور کیا جا سکتا ہے کہ اس کے تشریعی نصوص میں لاز ماجدید قانون سازی کے نمونوں کی طرح قانونی مسائل کے سارے بنیادی عناصر موجود ہوں۔ قرآن روح اور مزاج کونہ سیجھنے کی ہی وجہ سے محقق کے ذہن میں یہ بات پیدا ہوئی کہ قرآن میں یہ کی یا عیب موجود ہے۔ مسلم ماہرین اصول کو اس بات کا بہت پہلے سے اندازہ تھا۔

شیخ محر مصطفی شلبی نے قرآن کریم کے سلسلے میں لکھاہے کہ اس نے مختلف احکام کے بیان کرنے میں ایک ہی اسلوب کی پابندی ملتی ہے 27۔

ایک ہی اسلوب کی پابندی نہیں کی۔ جیسا کہ عام قوا نین اور معروف فقہی کتابوں میں یہ پابندی ملتی ہے 27۔

ایک ہی مفہوم کی تعبیر کے لیے متنوع اسالیب کے علاوہ قرآن کی مختلف سور توں میں عقائد 'اخلاق اوکا منات میں اللہ کی نشانیوں اور سابق قوموں کے حالات سے متعلق آیتیں وارد ہوئی ہیں 'تاکہ بات ہمیشہ قاری کے نہیں میں بیٹھ جائے۔ اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اسلوب اور بیان کی حامل اس کتاب کے نزول کا مقصد یہ تقاکہ وہ پوری نوع انسانی کے لیے سرچشمہ ہدایت ہو' صرف قانون کی کتاب ہو کر نہ رہ جائے۔ لیخی مومنین کا انداز تو یہ ہوناچا ہے کہ جب انہیں بلایا جائے تو کہیں کہ ہم نے سنااور اطاعت کی وہی فلاح پانے والے ہیں۔ اور جو اللہ اور اللہ عن کے رسول کی اطاعت کرے گااور اللہ سے ڈرے گااور تقوی اختیار کرے گاتوا لیے لوگ کامیاب ہوں گے۔

اس سلسلے میں قرآن کی نسبت سے سنت نبوی الم ایکٹی تین طرح کی ہو جاتی ہیں:

ا۔وہ احادیث جن سے حکم قرآن کے معنی کی مزید تا کید ہوتی ہے۔ مثلاً جھوٹی گواہی 'ناحق کسی کو قتل کر نااور والدین کی نافر مانی کرنے کی حرمت اور زندگی میں خوف خداوندی اور ہر حال میں اچھے کام کرنے کا حکم' باطل طریقہ سے مال حاصل کرنے یاصرف کرنے کی ممانعت وغیرہ۔اس سلسلہ میں وار داحادیث قرآنی آیات کے مطابق ہیں جن سے مخاطبین کے دلوں میں بات اور زیادہ راسخ ہو جاتی ہے۔اس میں وہ احادیث بھی شامل ہیں جن سے نص قرآنی کے عموم پر منطبق ہونے والی صور توں کا تذکرہ ملتا ہے۔

۲۔ وہ احادیث جو قرآن کے تشر تے طلب امور کی وضاحت کرتی ہیں۔ ان میں کبھی تو کسی مجمل نص کی وضاحت ہوتی ہیں۔ ان میں کبھی تو کسی مجمل نص کی وضاحت ہوتی ہے۔ مثلاہ قولی اور عملی احادیث جن میں نماز کے او قات اور رکعات کی تعداد اور مناسک جج وعمرہ 'ان کے اعمال اور او قات 'مقادیرز کو قاور ان اموال کی قسمیں جن پر زکو قفر ضہوتی ہے۔ اور اس قبیل کی دیگر چیزوں کی وضاحت ہے۔ ان تمام مسائل میں قرآن نے اجمالی احکامات دیے ہیں۔ احادیث میں اس اجمال کو دور کیا گیاہے۔ اور ان احادیث میں ان کی مراد اور کیفیت اداکی تفصیلات موجود ہیں۔

مثلًاہ صحیح حدیث جس میں ایک عورت کے رشتہ زوجیت میں ہونے کے باوجود کسی ایسی عورت سے شادی کرنے کی ممانعت کی گئی ہے جور شتہ میں پہلی عورت کی خالہ 'جھتیجی 'جھانجی' یا پھو پھی ہو<sup>28</sup>۔

اس نوعیت کی حامل وہ احادیث بھی ہیں جن میں چوری کے سلسلہ میں قطع ید جس مقدار پر واجب ہو اور مال مسروقہ کی کیاشر ائط ہوں یاخود سارق کی شر طیس ہوں'ان تمام باتوں کی وضاحت ہے۔ یہ احادیث اللہ تعالی کے ارشاد کے عموم کی شخصیص کرتی ہیں:

"وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا 29\_اس زمره كي احاديث بهي بهي سي مطلق قرآني حكم كي تفيير ہوتی ہیں۔ مثلاً وہ عملی نسبت جس میں بتایا گیا ہے کہ چوری کی سزامیں ہاتھ کاشخے ہے مراددائیں ہاتھ کا ہتھیلی کے پاس سے کاٹ دینا ہے۔ آیت میں "ید" یاہاتھ کا لفظ مطلق ہے جس میں دایاں اور بایاں ہاتھ دونوں مراد ہو ساتھ ہیں۔ قطع یاکا شخے کا لفظ مطلق ہے جس میں اس کا بھی احتمال ہے کہ کلائی تک کاٹنا مراد ہو یاا نگو شھے کی جانب سے کلائی کے کنارے تک کاٹنا مقصود ہو'یا کسی اور جگہ تک۔اس زمرہ میں وہ حدیث بھی شامل ہیں 'جن جانب وصیت کی مقدار کی وضاحت ہے 'اور یہ بیان کیا گیا ہے کہ ثلث یعنی ۱/۱ حصہ سے زیادہ کی وصیت کر ناجائز میں وصیت کی مقدار کی وضاحت ہے 'اور یہ بیان کیا گیا ہے کہ ثلث یعنی ۱/۱ حصہ سے زیادہ کی وصیت کر ناجائز میں ہیں ہے۔ ان احادیث میں اس آیت کے اطلاق کو مقید کیا گیا ہے: "مِنْ بَعْدِ وَصِیمَةٍ یُوصَی بِهَا أَوْ

سووہ احادیث ہیں جن سے ایسے احکام وار د ہوئے ہیں جن کے بارے میں قرآن خاموش نظر آتا ہے۔ مثلًا جد (وادی)'نانی کی میر اث بنت کے ساتھ بنت الابن اور بنات کے ساتھ اخوات بہنوں کے میر اث بیان کی گئی ہے' اور وہ احادیث جن میں صدقہ فطر' حرمت رضاعی قرآن کے علاوہ قاتل کی میر اث سے محرومی' مسلمان اور کافر کے در میان عدم توارث اور دوسرے احکام مذکور ہیں 31۔

مجموعہ احادیث کو ان تین زمروں میں تقسیم کرنے کے سلسلے میں امام شافعی فرماتے ہیں: اہل علم حضرات میں سے کسی کا بھی اس سلسلہ میں اختلاف میرے علم میں نہیں ہے کہ نبی کریم طرفی آیا ہم کی سنن تین طرح کی ہیں۔ ایک قسم وہ ہے کہ اللہ تعالی نے کوئی قرآنی نص نازل فرمائی 'رسول طرفی آیا ہم نے قرآن کے منصوص کوہی جاری کیا دوسری قسم وہ ہے کہ اللہ تعالی نے اجمالی طور پر نصوص نازل فرمائے 'پھر اللہ ہی نے رسول طرفی آیا ہم کی زبانی سنت کے ذریعہ اس کی وضاحت فرمادی۔ تیسری وہ قسم ہے کہ رسول طرفی آیا ہم نے نص کتاب نہ ہونے کی شکل میں الگسے کوئی تھم جاری فرمایا ہو ''32۔

قرآنی تشریعات کی نسبت سے احادیث کے اس مقام کی وضاحت کے بعدیہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ ان تشریعات کو کماحقہ اسی وقت سمجھا جاسکتا ہے۔جب قرآنی نصوص کو احادیث کی روشنی میں دیکھائے جائے جن سے قرآن کے اجمال کی توضیح تعمیم کی تخصیص 'اطلاق کی تقییر 'اور مسکوت عنہ کے بارے میں احکامات کا اضافہ ہوتا ہے۔

اس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ تشریعی نص کے لحاظ سے کسی نص قرآنی پراس شخص کا حکم لگانا درست نہیں ہو سکتا جو نبی ملٹ ایڈ آئی کی احادیث سے صرف نظر کرتے ہوئے صرف نص قرآنی کو دیکھے۔ جب کہ ان احادیث سے اس نص سے موضوعی ارتباط ہوتا ہے اور اس سلسلہ میں تفسیر ماثور اور اسباب نزول کا خیال نہ رکھے۔ اگر کوئی شخص ایسا کرتا ہے تو کم سے کم جو حکم لگا یا جا سکتا ہے۔ وہ یہ ہوگا کہ اس میں تضادات اور اضطرابات بکثرت ہوں گے۔ اس نقص سے وہی شخص اینا دامن بچا سکتا ہے جو احادیث 'تفسیر ماثور 'اور اسباب نزول سے مربوط کر کے قرآنی نصوص کو دیکھے۔

## اسلامی ضابطه قانون:

ا پنی نوعیت کے اعتبار سے اسلامی قانون کی دوشقیں ہیں ایک مکلف بنانے کی شق جس کی روسے مخاطب کو کسی ایجابی فعل کو انجام دینے (جس کاشریعت حکم دے) یا کسی معاملہ میں نفی کاموقف اپنانے کا حکم دیا جائے (شریعت جس کے ار تکاب سے انسان کو منع کرے)۔ دوسرے الفاظ میں کسی قانون میں تکلیف یا مکلف بنائے جانے کی شق کسی فعل کی نمائندگی یا عملی نمائندگی پر مشتل ہوتی ہے۔ قانون کی دوسری شق جزاء کی ہوتی ہے دیعنی مکافین اور مخاطبین پر کسی عملی حکم کو پورا کرنے اور اطاعت سے کام لینے کو لازم کر دیا جائے اور اطاعت کرنے والوں کے ساتھ سزاد سینے کا معاملہ کیا جائے۔
کرنے والوں کے ساتھ جزاءاور اس کی مخالفت یا نظر انداز کرنے والوں کے ساتھ سزاد سینے کا معاملہ کیا جائے۔
پابندی عمل یعنی تکلیفی اور جزاکی ان شقوں پر مشتمل ہونے کے سلسلہ میں اسلامی شریعت کی قانونی بنیاد اور تاریخ پر فقہاء کی کار کردگیاں دنیا کے کسی بھی نظام قانون سے مختلف نہیں ہیں۔ کبھی کبھی یہ ہوتا ہے کہ قانون کی یہ دونوں شقیں ایک ہی نص میں ایک جگہ موجود ہوتی ہیں 'لیکن کبھی تکھی تکلیفی حکم ایک جگہ مذکور ہوتا ہے اور اطاعت کی جزاء یا مخالفت کی سزاد و سری نص میں دوسری جگہ ۔ کولسن کی نظر میں اس حقیقت کا ہونا ضرور ی

کولس کے اس نظریہ پر سلیم عواتبرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "کولس کا تصور چونکہ یہ تھا کہ قرآن میں مکلف کرنے کی شق موجود ہے اس لیے اس کو یہ دعوی کرناپڑا کہ قرآن کے تشریعی ڈھانچہ میں واضح تشریعات کا فقدان ہے اور قرآن کے قانونی ادکامات اخلاقی ہدایات کی حیثیت رکھتے ہیں۔ کولس نے جب یہ دیکھا کہ قانون سازی کے سلسلہ میں قرآن کا اسلوب یہ ہے کہ وہ امر 'نہی ' تقوی اور خشیت خداوندی 'اس کی غضبنا کی اور رضامندی 'جنت کی ترغیب اور دوزخ کی ترجیب اور اس قسم کی دیگر چیزوں کو ایک بیان کرتا ہے تواس نے سمجھا کہ قرآن کی یہ ہدایات اسلامی اخلاق کے اصول کی ترجمانی کرتے ہوئے اہل اسلام کے ضمیر کو مخاطب کرتے ہیں۔ کسی ہمہ گیروہم آ ہنگ سیاسی قانون کی عمارت کھڑی نہیں کرتیں ''۔

نص میں اس تکم کی مخالفت کرنے کی صورت میں اس سزااور عقوبت کا بھی عدم التزام پایاجاتا ہے۔جو متعین نص قرآنی یا صحیح حدیث ہے عام قواعد کی روسے واجب ہو۔

اسلام کے تشریعی قواعد دوطرح کے ہیں تفصیلی اور کلی۔ فقہاء نے اس بنیاد پر اس کی درجہ بندی کی۔
قانون سازی کے سلسلے میں اسلام کے منہج سے متعلق ڈاکٹر سلیم عوانے یوں لکھا: " تفصیل مالا بتغیر واجمال
ما بتغیر ''35 تغیر میں تفصیل اور غیر تغیر میں اجمال ''پر مبنی ہے۔ اس مسئلہ کو کماحقہ سبحضے کے لیے قواعد اور
اصول کی کتابوں کا بغور مطالعہ کرنا ضروری ہے تاکہ یہ حقیقت واضح ہوکر سامنے آجائے کہ فقہائے اسلام
جزئیات مسائل کو کلیات اور فرو عی احکام کو اصول احکام سے کس طرح ملاتے ہیں۔ جس کو پر وفیسر کو لسن اخلاق
اصولوں اور بنیادوں پر بحث کرتے ہوئے تشریع قرآنی کا ایک ماحذ قرار دے رہاہے جو خلافت حقیقت ہے۔

قرآن کے سارے تکلیفی احکامات مسلمانوں پر واجب ہیں۔ عوام الناس کے تفرقات اور معاملات کو دو حصوں میں تقسیم کیا گیاہے یعنی شہری ا( Cavil) اور دیوانی و فوجداری شرعی احکام اگراول الذکر سے متعلق ہوتے ہیں توان کی خلاف وزری کی صورت میں تصرف باطل اور عقد فاسد ہوجاتا ہے یاضررکی تلافی کی جاتی ہے۔ اس مسلم میں اسلامی نظام دیگر نظام ہائے قانون سے مختلف نہیں ہے۔ اس سلسلے میں سیوطی (م جاتی ہے۔ اس سلسلے میں سیوطی (م مقام دکر کیا ہے: کُلُ تَصَرُّفٍ تَقَاعَدَ عَنْ تَحْصِیلِ مَقْصُودِهِ فَهُوَ بَاطِلٌ دُ 36۔ یعنی ہر وہ تصرف باطل ہوجاتا ہے جوایئے مقصود کے حصول سے قاصر رہا ہے۔

تصرف کے مقصود کے عدم حصول کی اہم ترین شکل کیے ہوگی کوئی شخص قرآن یاحدیث کے تکلیفی علم کی مخالفت کرے۔اس نوع سے تعلق رکھنے والاہر تصرف باطل ہوتا ہے۔اس سلسلہ میں اسلام کے نظام قانون اور دیگر عصری نظام ہائے قوانین میں جو زیادہ سے زیادہ فرق ہے وہ بیہ ہے کہ ان نظاموں میں جزاءاس وقت تک نہیں دی جاسکتی جب تک کہ تشریعی نص میں اس کا واضح انداز سے بیان موجود نہ ہو۔لیکن اسلامی نظام میں اس کو فقہاء کے اجتہاد پر چھوڑ دیا جاتا ہے جو قیاس 'استحسان اور مصالح مرسلہ جیسے ضوابط کی روشنی میں جزاء کا تعین کرتے ہیں۔البتہ علم اگر جنائی ہے 'دوسرے الفاظ میں عمل در آمدیا خلاف ورزی میں حقوق اللہ یا حقوق العہدیا

توالیے جرم میں سزادینے کااختیار ہوتاہے جس کے بعد دوبارہ وہ شخص جرم کرنے کی جرات نہ کرسکے۔ یہ نظام قرآن کی روسے ثابت ہے۔احادیث میں بکثرت اس مثالیں موجود ہیں۔صحابہ کرام 'فقہاءاور قضاۃ کااس پر عمل رہاہے۔ پروفیسر کولسن نے جو تین نظیریں پیش کی ہیں یہ سب اس قبیل کی ہیں۔ چنانچہ شراب نوشی ایک تعزیری جرم ہے جس کی سزار سول اللہ ملٹی آئی کے قول وعمل میں موجود ہے 38 سودی لین دین بھی ایک تعزیری جرم ہے جس کی سزانظام تعزیر کے اصول کے مطابق تجویز کی جاتی ہے اور نصوص کی روشنی میں جوشکلیں سودی لین دین کی تھہریں ان میں عقد باطل ہو جاتا ہے۔ ظلم وزیادتی کے ساتھ بتیموں کا مال ہڑپ کر لینا ایک تعزیری جرم ہے جس کی سزا بھی تعزیر کے عمومی اصولوں کے تقاضے کے مطابق تجویز کی جائے گی 39 پوئکہ باطل طریقہ ہے جس کی سزا بھی تعزیر کے عمومی اصولوں کے تقاضے کے مطابق تجویز کی جائے گی 39 پوئکہ باطل طریقہ سے بتیموں کا مال کھانے سے اس شخص کاحق تصرف باطل ہو جاتا ہے 'اس لیے اس پر لازم ہوتا ہے کہ کھانے کے بعد بقدراس مال کے یاعین وہی مال اگر موجود ہو تواس کو واپس کر دے۔

قرآن کے بعض احکام میں اگر جزا کا تعین نہیں ماتا ہے تو یہ بجائے خود اسلامی قانون کی پختگی اور تطبیقی صلاحیت کا ثبوت ہے 'کیوں کہ معاشر ہ کے ساجی 'سیاسی اور اقتصاد می ڈھانچے میں کیسا بھی ارتقاء ہویا تبدیلی آئے اصل شریعت کی روشنی میں فقہاءان کاحل نکالتے ہیں۔اس حقیقت کے ادر اک کے بعد کیا یہ کہنا درست ہوگا کہ قرآن مجید کا کر دار صرف اخلاقیات کی سطح پر ہدایات فراہم کرنا ہے جیسا کہ کولئن سمجھتا ہے۔

احادیث کے بارے میں کولس کا نقطہ نظر دوسرے متشر قین سے مختلف ہے۔ اپنے اساذ جوزف شاخت سے کولس کا اختلاف ہے۔ سنت نبوی یا احادیث کے سلسلے میں اپنے موقف کی تشر تک کولس کوں کرتا ہے کہ رسول اللہ ملٹی آیا ہم کو مدینہ میں حکومت کے دوران بہت سے قانون مسائل کا سامنا کرنا پڑا دخصوصاً لیسے مسائل جو کو قرآنی ادکام سے معروف یاعام اور مجمل نصوص کی تفییر کرنے والے مسائل میں <sup>40</sup> واوراسی طرح سنت نے ان احکام کی طرح یا قانونی ڈھانچا تیار کرناچا ہا جس کا سرچشمہ قرآن کے اخلاق اصول و مبادی ہے <sup>41</sup> یہاں کو لسن لکھتا ہے کہ دوسری صدی ہجری میں سنت سے مراد فقہی آراء کے وہ مجموعے تھے جن پر کسی خاص فقہی کو لسن لکھتا ہے کہ دوسری صدی ہجری میں سنت سے مراد فقہی آراء کے وہ مجموعے تھے جن پر کسی خاص فقہی کتب فکر کے علاء کا اتفاق ہوتا تھا اور اسی مکتب فکر کو سنت کا نام دیا جاتا تھا۔ لہذا یہ ان آراء اور اصول کا مجموعہ ہم مسلک کے تمام جن سے ہر مسلک کے لوگ واقف ہیں اور جن کو پیش کرنے اور جن کا دفاع کرنے کے سلسلے میں مسلک کے تمام جن سرگرم عمل رہے ہیں ح<sup>42</sup>

لہذا کولس اس ضمن میں لکھتاہے کہ پھر منقول وماثور کی اتباع کی فکرنے ان فقہی آراء کو خاص خاص شخصیتوں کی طرف منسوب کر دیا جن کے فضل و تقوی کے سب قائل تھے۔ چنانچہ مثال کے طور پر حضرت عمر رضی اللّٰہ عنہ اکثر و بیشتر اپنے آپ کو مدینہ کی سنت کا بانی قرار دیتے ہیں۔ جب کہ حضرت عبداللّٰہ بن مسعود نے کوفیہ میں اسی جیسامقام حاصل کیا فطری طور پر معاملہ بالآخریہاں تک پہنچا کہ فقہی رائے کو نبی کریم المٹی آیا ہم کی طرف منسوب کیاجانے لگا''<sup>43</sup>۔

کولسن رسول الله طنی آیتی کی طرف واضح طور پر منسوب روایات کی سندوں پر بھی نظر رکھتا ہے اور کہتا ہے کہ اہل الحدیث یا محدثین قرآن میں ایسے احکام کے اتباع کی ضرورت کے پیش نظر جوان کے اپنے مسلک کے مطابق تھے بہت سے احکام اور قواعد کو رسول الله طنی آیتی کی طرف منسوب واقعات اور احکامات گھڑ لیے۔ دراصل بیان کے اس تھینی اعتقاد کا متیجہ تھا کہ اس طرح کے مسائل میں نبی کریم طنی آیتی آئے بھیناً ویساہی فیصلہ کرتے جیساں یوگ ان کی طرف منسوب کررہے ہیں 44۔

کولسن کو یہاں خود اپنی تضاد بیانی کا احساس ہے کیونکہ اس سے قبل وہ رسول کے تشریعی کر دار پر بحث کرچکا ہے۔ اس لیے استدراک کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ "احکام سے متعلق احادیث کا ایک حصہ توان افعال اور کلمات کی اصل کے عین مطابق ہے جو نبی ملٹی آئیل سے صادر ہوئے 'خصوصاً غیر اخلاقی مسائل میں۔اس صحح اور محفوظ روایات کو گھڑی ہوئے روایات نے ڈھانپ لیا ''<sup>45</sup>۔ کولسن امام شافعی کے موقف کاذکر کرتے ہوئے لکھتا ہے:

سنت کے بارے میں امام شافعی کا یہ اعتراف کہ سنت ارادہ الی کو معلوم کرنے کے سلسلے میں قرآن کی تکمیلی سرچشمہ ہے وہ اہم ترین کار نامہ ہے جے اس فقیہ نے اسلامی تشریع کے میدان میں انجام دیا ہے۔ امام شافعی کے مسلک میں نبی کریم طبع آئی آئی کے اطوار فقہ کے دو سرے سرچشمہ کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ابتدائی مکاتب فکر میں سنت یا احادیث کو کسی خاص مکتب فکر کی مر ویات ہی کی طرف پھیرا جاتا ہے۔ امام شافعی مختلف اطراف اور اکناف میں متداول روایتوں کو ایک ہی سر جشمہ سے پھوٹے والی احادیث قرار دے کر فقہی مکاتب فکر کے در میانی اختلافات کے اسباب کا قلع قمع کرنے اور تشریعی فکر و نظر میں وحدت پیدا کرنے کی کوشش کی مختصر ہے کہ امام شافعی سیستے ہیں کہ صرف ایک ہی رنگ کی حامل مر ویات کو صبحے معنوں میں اسلامی کہا جاسات ہے۔ امام شافعی نے دراصل کوئی نئی بات نہیں کی۔ ابتدائی فقہی مکاتب فکر میں عموملیہ بڑھتا ہوار بھان پیاجاتا ہے کہ نبی کریم اطبی آئی ہے۔ اطوار اور مسلک کے سلسلہ میں ان کی ہی اپنی مر ویا ت کی کوئی نہ کوئی بنیاد یقیباً موجود ہے۔ اسی نظر بہ کوامام شافعی نے اس مقصد کے لیے استعال کیا کہ سنت بھی و تی الی ہے۔ اور جب تک یہ ثابت نہ ہوجائے کہ رسول اللہ شافعی نے اس مقصد کے لیے استعال کیا کہ سنت بھی و تی الی ہے۔ اور جب تک یہ ثابت نہ ہوجائے کہ رسول اللہ سنت تجی و تی الی ہے۔ اور جب تک یہ ثابت نہ ہوجائے کہ رسول اللہ سنت تجی و تی الی ہے۔ اور جب تک یہ ثابت نہ ہوجائے کہ رسول اللہ سنت تر رائیں دیاجا سکتا ہے 46۔

یہاں کولسن کے دعوؤں میں جو تضاد موجود ہےاس کاہر شخص انداز لگاسکتا ہے۔

# اسلام کے تعزیری نظام سے متعلق کولس کاموقف:

اسلام کے نظام تعزیرات سے متعلق پروفیسر کولسن کے خیالات کا خلاصہ یہ ہے کہ فقہ اسلامی میں " حدود" یاشر عی سزاؤں کے علاوہ دیگر قانونی تعزیرات کو موضوع نہیں بنایا گیا ہے۔ قتل کے جرم کے سلسلے میں احکامات کا تعلق خاص قانونی موضوعات سے ہے۔ جن جرائم کے لیے شرعی سزائیں یاحدود مقرر ہیں ان میں حقو اللہ کارنگ غالب ہے"۔ "

شراب نوشی کا جرم عہد نبوی کے بعد پیدا ہوا۔ قرآن میں اس کا معاملہ سودی لین دین کی طرح رہا نہر ہور اب نوشی کا جرم عہد نبوی کے بعد پیدا ہوا۔ قرآن میں اس کا معاملہ سودی لین دین عقد فاسد ہی کی حیثیت کا حامل رہا 48 ۔ قصاص کے بارے میں قانونی ضوابط اخلاقی ضوابط کی حیثیت کے مسئلہ کو کسی بھی انداز سے حل کیا جاسگتا ہے۔ جس سے حاکم کو جرم اور مجرم کا پہتہ چل جائے۔ شرعی سزاؤں 'حدود کے علاوہ باقی تمام امور میں ایسے کام یا تصرف کا تعین کرنے کے سلسلے میں حاکم کو آزادی حاصل ہے۔ لیکن جمہور فقہاء کا خیال ہے کہ تعزیر کی صورت میں سزاصرف قید کرنے یا کوڑے ماکم کو آزادی حاصل ہے۔ لیکن جمہور فقہاء کا خیال ہے کہ تعزیر کی صورت میں سزاصرف قید کرنے یا کوڑے لگانے کی شکل میں دی جاسمتی ہے ، باجو داس کے تعزیر کا مقصد ہر ایسے تصرف سے رو کنا ہے جو نظام حکومت کے استحکام میں خلال انداز ہو 'کبھی کبھی خالص شہری زندگی کے مسائل میں بھی یہی سزا تبحیز کر دیتا ہے۔ چنا نچہ کبھی کرنے کی شکل میں سزادے دیتا ہے جس کو خدانے یا اس کے ولی نے معاف کر دیا ہو 'اگر چہ اس نے جنایت کی شمی ''دی۔ گ

پروفیسر کولس کاخیال ہے کہ قانونی تعزیرات ایک ہمہ گیر وہم آ ہنگ نظام کی حیثیت سے فقہ اسلامی کے دائرہ وجود میں نہیں آئے 'کیوں کہ فقہ صرف شرعی سزاؤں کے جرائم کے مسائل تک محدود ہے اور ایسے جرائم کا تعلق حقوق اللہ سے ہوتا ہے۔ کولس کی بیہ بات محل نظر ہے 'کیونکہ فقہ اسلامی کے دور اولین کے سرچشموں (قرآن وحدیث) میں وارد تعزیری نصوص میں مکمل نظام تعزیرات کے اصولوں پر بحث کی گئی ہے۔ ان کاانداز جزئیات اور فروعی مسائل پر بحث جیسا نہیں ہے 'ان ہی ضوابط کی روشنی میں عصری تقاضوں اور مسائل کا حل نکالا جاسکتا ہے اور تاریخ میں بیہ عمل ہمیشہ جاری رہا<sup>50</sup>۔

قرآن اور حدیث میں اصول موجود ہیں جن کی تفصیلات اور تطبیقات فقہ اور حدیث کی کتابوں میں ملتی ہیں تو پھر میہ کیر اور مکمل نظام نہیں ہے اور میہ کہ عام قانون کے شعبے میں اسلامی نظام قانون کی پسماندگی کا ثبوت ہے۔

اب جہاں تک پروفیسر کولسن کے بقول شرعی سزاؤں کے جرائم پر حقوق اللہ رنگ کا غالبہونے کا تعلق ہے تو یہ بات بھی صحیح نہیں ہے۔ بظاہر محسوس ہوتا ہے کہ کولسن نے اس جگہ فقہاء کی کتابوں میں بار بار آنے والی ایک عبارت ہی کے بیش نظریہ بات کہی ہے۔اس عبارت کا ماحصل یہ ہے کہ اس کا نفاذ پوری امت کا مشتر کہ حق ہے۔

معروضی پہلوسے اس پریہ نتیجہ مرتب ہوتاہے کہ ان جرائم میں دعوی تعزیر کی واحد ذمہ دار حکومت ہے (فقہاءاس بات کواس طرح ادا کرتے ہیں کہ امام ہی سزا کا عمل جاری کر سکتاہے)فریق ثانی (جس کے ساتھ جرم کیا گیا) کو بیہ حق حاصل نہیں کہ تعزیری دعوؤں کے مرحلے میں بذات خود دخل انداز ہوجائے۔ ملک کا اقتدار ہی اس کاواحد مجازہے <sup>51</sup>۔

اس مفہوم کا کولس کی سمجھی ہوئی بات سے کوئی تعلق نہیں کہ جرائم حدود میں حقوق اللہ پر نمائندگی ہوتی ہے۔ کسی کو قتل کر ناانسانی تاریخ کا خطرناک ترین جرم ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تاریخ کے روزاول سے لے کر آج تک دنیا کے تمام نظامہائے قوانین میں اس کی سزامقرر ہے۔ اسلام میں اس کی سزاقصاص یعنی قتل کے بدلے قتل ہے۔ قصاص یعنی برابر کی سزاقتل کے علاوہ دیگر جرائم میں بھی ہے جیسے زود کوب یاز خمی کرنے میں۔ محمد سلیم عوانے کھا ہے: "وفی استعمال الفق ہ الاسلامی بغلب لفظ القعود '' 52 البتہ فقہ اسلامی میں قتل کے علاوہ دیگر جرائم میں قصاص کے بجائے ''القع و 'کی اصطلاح زیادہ مستعمل ہے۔

اسلام کے قانون قصاص کے سلسلے میں "زیادتی" پر نظرر کھی گئی ہے ایسے امور میں سزادینے کاحق صرف حکومت کو پنچتا ہے تاکہ مستقبل میں جرائم کی روک تھام ہو سکے۔ کیونکہ یہ ایسا فعل ہوتا ہے جس میں زیادتی کے مساوی جرمانہ وصول کرنے کاحق حاصل ہوتا ہے 53۔

اسلامی شریعت میں اشخاص کو جارحت کا نشانہ بنانے کے جرائم پر مرتب ہونے والے اثرات کبھی توبیہ ہوتے ہیں کہ قصاص لینے کا حکم صادر کیا جاتا ہے اور کبھی مجنی علیہ یااس کے اولیاء کو دیت دی جاتی ہے۔ اپنے کر دار کے لحاظ سے قصاص کی دوقت میں ہیں: قصاص النفس جیسے قاتل کو قتل کر نااور قصاص فیماد ون النفس جیسے مجرم کو اتنا ہی زخمی زدو کوب کرنا جتنا کہ اس نے مجنی علیہ کو کیا تھا۔ جہاں تک دیت کا تعلق ہے توبہ مال کی ہے یا مجنی علیہ کے حوالے کی جاتی ہے جب وہ جارحیت کے بدلے میں حق قصاص سے نزول کرلے لیکن ان سب کا تعلق عمداً قتل یاز خمی کرنے سے ہے قتل خطایا غلطی سے کسی کو جسمانی نقصان پہنچانے کی صورت میں اسلامی شریعت میں دیت کی مقدار ایک ہی ہے اور شرعی اور فقہی شریعت میں دیت کی مقدار ایک ہی ہے اور شرعی اور فقہی

لحاظ سے دونوں ایک ہی درجہ رکھتے ہیں۔ قرآن میں قتل عمد اور قتل خطاء دونوں کے بارے میں نصوص وار د ہوئے ہیں۔ قرآنی آیت ہے:

"وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطاًً وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطاً (ايك مومن كسى مومن كو قتل نهيں كر سكتا و مكر بحول سے)

قرآن كريم كى نصوص نے البتہ ديت كى مقدار كالعين نہيں كيا ہے۔ احاديث نے تعين كايہ كام سرانجام ديا ہے ، چنانچہ رسول طَنْ اللّهُ اللّهُ كَار شاد ہے: "أَلا إِنَّ فِي قَتِيلِ الْعَمْدِ الْخُطِلَ بِالسَّوْطِ أَوِ الْعَصَا مِائَةً مِنَ الْإِبِلِ مُعَلَّظَةٌ، مِنْهَا أَرْبَعُونَ حَلِفَةً فِي بُطُونِهَا أَوْلادُهَا۔" 55 (سناو قتل خطاميں مقتول كا حكم بھى عمد بى جيسابوتا الركوڑے يالا تھى سے كيا گيا ہو۔ ايك سواونٹ جس ميں چاليس حاملہ او نثينال شامل ہوں)

ایک دوسرے روایت میں آتا ہے کہ رسول الله طَیْمَایَبِیِّ نے اہل یمن کی طرف یہ مکتوب روانہ فرمایا:

"وَأَنَّ فِي اللَّفْسِ الدِّيئَةَ مِائَةً مِنَ الْإِبِلِ (560 یعنی کسی کو قتل کرنے کی صورت میں ایک سواونٹ کی دیت ہے اس نص سے عمد میں واجب ہونے والی دیت کا تعین ہو جاتا ہے 'بشر طیکہ مقتول کے وارث قصاص معاف کر دس اور دیت لینے پر رضا مند ہو جائیں۔

دیت کے سلسلہ میں جب یہ بات اصل تسلیم کی گئی کہ ایک سواونٹ سے اس کا اندازہ لگایا جائے 'اس
لیے فقہاء کی آرامیں سے راجج قول یہی ہے کہ اتنے مبلغ مال سے بھی اس کی ادائیگی درست ہے جو سواونٹوں کی
قیمت کے مساوی ہو۔ یا کسی بھی سامان کی شکل میں ادائیگی جائز ہوگی۔ جس کا کسی معاشرہ میں لین دین ہوتا ہے۔
قبل کے علاوہ اگر دیگر طریقہ سے کسی انسان کو جارحیت کا نشانہ بنایا جائے تو بعض اعضہ آو وہ ہیں جن میں پوری
دیت واجب ہوتی ہے جیسے آئکھیں ہونٹ 'اور ناک۔ دیگر اعضہ کے لیے الگ سے مقدار سزا مقررہے جس کی
بنیادیا تو آنحضرت طریفی ہونے کہ رسول اللہ طریفی آہتے ہے کوئی نص منقول نہ ہو۔
اجتہاد سے کام لیا گیا ہے۔ جب کہ رسول اللہ طریفی آہتے ہے کوئی نص منقول نہ ہو۔

پروفیسر کولسن سے پہلے بہت سے ایسے مستشر قین گزرے ہیں جو یہ سمجھتے تھے کہ فقہ اسلامی کی کتابوں میں قصاص اور دیت کے احکام پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ قتل کو اس فقہ میں عمل ضرریا شہری غلطی ) Tort قرار دیا گیا ہے۔ اس کو جرم Crime اور مستوجب سزا فعل قرار نہیں دیا گیا۔ یعنی اول الذکر ہی کا پہلو اس پر غالب ہے <sup>57</sup>۔ جرم اور فعل کے در میان امتیاز بنیادی طور پر اس مقصد کے سلسلے میں واضح طور پر ہو جاتا ہے جو عدالتی کاروائیوں کے بیش نظر ہوتا ہے۔ چنانچہ عدالتی کاروائیوں کا مقصد جب یہ ہو کہ ضرر پہنچنے والے شخص کے لیے ضرر کی تلافی کر دی جائے تو یہ (شہری غلطی) ہوگی۔البتہ جن معاملات میں قانون کی خلاف ورزی سے کسی کو نقصان لاحق ہو گا تواسے جرم کانام دیاجاتا ہے۔

مجنی علیہ کو بیہ حق حاصل نہیں کہ تعزیری ذمہ داری کے مسئلہ میں بیہ جگم سزاکے طور پر صادر ہواس کو نافذ کرنے کی کوشش کرے جب کہ اسے کوئی مادی فائدہ بھی حاصل نہ ہو۔اس کی مصلحت تواس میں ہوگی کہ اس زیادتی کی تلافی کر دی جائے جواسے لاحق ہوئی ہے۔

## اثبات جرم کے بارے میں کولسن کاموقف:

پروفیسر کولسن اگرچہ ایک جگہ یہ کہتا ہے کہ جرائم کے میدان میں اثبات کا عمل حاکم کی بصیرت پر موقوف ہوتا تھا' جرم کا پیتہ لگانے کے لیے جو طریقہ وہ مناسب سمجھتااس پر عمل کرتا تھا' مگر دوسری جگہ وہ یہ بھی لکھتا ہے کہ اسلام کے نظام قانون میں عمومی انداز سے اثبات جرائم کے اصولوں کے خصوصیت یہ ہے کہ ان کا مقصد مختلف صور توں میں دعوؤں کو یقینی معیار پر قرار پایا ہے 58۔

اسلام کے نظام قانون میں اثبات کاطریقہ جرائم اور غیر جرائم کے معاملہ میں یکسال ہے جس میں گواہی 
'اقرار' قاضی کا علم دعوی کے خلاف اور دوسرے قرائن اہم حیثیت رکھتے ہیں۔ اثبات جرائم کے لیے دو عادل 
(معتبر) گواہوں کی گواہی ضروری ہے۔ جرائم حدود میں قذف (تہمت لگانے) ڈاکہ اور چوری کے معاملہ میں 
بھی اسی اصول پر عمل کیا جاتا ہے زنا کے ثبوت کے لیے ضروری ہے کہ چار عادل مرد گواہی دیں خطرناک 
تحزیرات کے جرائم میں دواشخاص کی گواہی لازمی ہے۔ دوعادل گواہوں کی گواہی سے قتل اور محض مار نے بیٹنے یا 
تزمی کرنے کی صورت میں قصاص کاحق ثابت ہوجاتا ہے۔ عمومی انداز سے یہی فقہی موقف ہے۔ گواہی کے 
معاملہ میں عدالت کی شرط اللہ تعالی کے اس ارشاد پر مبنی ہے: "وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْکُم" (ورتم معنی معاملہ میں عدال کو گواہ باؤ)

گواہی کے معاملے میں فقہاء نے بہت سی چیزوں پر خصوصی توجہ دی ہے ' جیسے گواہی کی شرطیں ' تعداد ' تخل ' یعنی کون شخص اس کی اہلیت رکھتا ہے ' کیسے گواہی دی جائے ' کب اسے قبول کر لیا جائے گا' کب مستر د کردی جائے گی ' وغیرہ ۔ گواہی سے متعلق امور میں گواہوں میں عدالت (معتبر ہونا) کی شرط سب سے زیادہ اہمیت کی حامل ہے ۔ کیونکہ اسلام کے نظام قضام عادل شخص کی گواہی معتبر ہوتی ہے ۔ اگر کوئی شخص اس وصف سے متصف نہ ہو'اس کے خلاف کا ثبوت مل جائے تو پھر اس کی گواہی مستر دکر دی جاتی ہے ۔

اس کے بارے میں بعض مستشر قین نے عدل سے متعلق فقہاء کی رائے کو نقل کیا ہے کہ عدل کا مطلب کیا ہے؟ احناف 'شافعیہ اور مالکیہ کے نزدیک ایک شخص کے بارے میں اگر معلوم ہے کہ وہ امر کو بجالاتا ہے اور منہیات سے گریز کرتا ہے تو وہ عادل ہے۔ حنابلہ اور بعض شوافع اس کے ساتھ مروت کی شرط کا بھی اضافہ کرتے ہیں۔ مروت سے مرادالی ہر بات سے انسان کا پچنا ہے جو انسان کے احترام 'و قاراور لوگوں میں اس کی عزت کے منافی ہو 'البتہ جمہور فقہانے اس شرط کی مخالفت کی ہے۔ ابن حزم نے المحلی میں اپنی معروف شدت کے مطابق اس کی تردید کی ہے <sup>60</sup>۔

اوراسی طرح فقہ اسلامی کا نظام تعزیرات بجائے خود فقہ کی پختگی اورانسان کی بدلتی ہوئی مصلحتوں اور بدلتے ہوئے حالات میں مسائل کاحل نکا لئے کی صلاحیت کا آئینہ دارہے۔اس کے بغیراجتماعی مصلحتوں کی پیمیل ممکن نہ ہوگی۔ کولسن نے اپنی آخری کتاب Conflicts and Tensions in Islamic Jurisprudence میں اسلام کے نظام تعزیرات پر عمل در آمد کے مسکد پر بھی بحث کی ہے اور یہ سوال اٹھایا ہے کہ اسلامی معاشرہ میں جو حالیہ تبدیلیاں آئی ہیں ایسے حالات میں کس حد تک ان کی تطبیق دی جاسکتی ہے 61۔

### خلاصه ونتيجه بحث

اس تحقیق کا خلاصہ یہ ہے کہ کولس نے اسلامی قانون کے ابتدائی زمانے سے لے کر موجودہ دور تک کے اطلاق کی تفصیل سے وضاحت کی ہے اور اس بات کا ہر ملا اظہار کیا ہے کہ اسلامی قانون دو مختلف عناصر ترکبی کی وجہ سے بہچانا جاتا ہے ایک الہامی یاوحی کے ذریعے آیا ہوا عضر اور دوسر اانسانی عضر اور انہوں نے بید کھا ہے کہ اسلامی فقہ کی تفکیل اور ساخت میں بید دونوں عناصر ابتدائی دن سے موجود ہیں اولالذکر عضر کے بارے میں ممکن ہے ایک غیر مسلم یہ ماننے کے لئے تیار نہ ہوکہ وہ لاز ماخداہی کی طرف سے نازل ہوالیکن اس تاریخی حقیقت سے انکار کون کر سکتا ہے کہ وہ رسول اللہ کی طرف سے اسی طور پر بیش کیا گیا تھا اور مسلم معاشر سے کی نظر میں پہلے ہی سے اللہ کی طرف سے تیار شدہ تھا جے انسانوں کو صرف وصول کر نااور اس پر عمل کرنا تھا۔ اس کے مقابلے میں دو سراحصہ وہ ہے جو پہلے سے تیار شدہ نہیں بلکہ اپنی تشکیل اور ساخت کے ہر مر حلے کرنا تانی عمل کو مورت میں بھی ہو سکتا ہے اور اس کی بنیاد کی بنیاد کرسے نظر میں جہ یہ انسانی عمل وحی شدہ حصے کی تشر تک و تعمیر کے طور پر بھی ہو سکتا ہے اور اس کی بنیاد پر کسی نئے تھم کے استنباط کی صورت میں بھی اور اس کے علادہ مجموعی طور پر وحی شدہ دھے کی عموری وحی شدہ وصے کی تفریق ابتدائی مطالح کے طور پر اجتہاد کانام دیا گیا اس اعتبار سے اسلامی فقہ میں وحی شدہ اور غیر وحی شدہ دھے کی تفریق ابتدائی اصطلاح کے طور پر اجتہاد کانام دیا گیا اس اعتبار سے اسلامی فقہ میں وحی شدہ اور غیر وحی شدہ وحے کی تفریق ابتدائی

#### <u>اسلامی تہذیب و ثقافت : جلد: 3، شارہ: 1 نویل ہے کولس (۱۹۸۲ء) کی تماب ۔۔۔علمی و تقیدی جائزہ جنوری - جون 2020ء </u>

دن سے ہی موجود ہے یہ تفریق تاریخی تحقیق کے لئے ایک سہل العمل بنیاد فراہم کرتی ہے اس بنیاد پر آغاز کرکے مطالعہ تحقیق کو آسانی کے ساتھ ان خطوط پر آگے بڑھایا جا سکتا ہے کہ مؤخر الذکر جھے کی تشکیل و ساخت میں اجتہاد و استنباط کے کیا اصول اختیار کئے گئے اور بدلتے ہوئے حالات و زمانے کا ان پر کیا اثر پڑا اور مختلف نئے مسائل کا سامنا کس طرح کیا گیا اس فتم کا مطالعہ نہ صرف مسلم نقطہ نظر سے بہت اہم ہے بلکہ خود اس مغربی نقطہ نظر کے لیے بھی جو اسلامی معاشرے کے ارتقاء پذیر مزاج کو صحیح طور پر سمجھنے کے لئے اس اسلامی قانون کے ابتدائی مطالعہ کو نظر انداز نہیں کر سکتے جو حقیقت میں اسلامی قانون کا اصل مغزاور بنیاد ہیں۔

حواثی وحوالات

#### References

- 1. See Goldziher for detail
- 2. Muhammad Ahmad Siraj, tarikh tashria' al Islami, al moassasat al jamia'a lil dirasat, Beirut, 1992, pp. 2-10
- 3. Ibid
- 4. Al A'wa, Muhammad Saleem, al nizam al qanoni al Islami,Maktaba al tarbia al Arabi lil dowal al Khalij, al Riyadh, 1985, v1, pp. 253
- N. J Coulson, Conflicts and Tensions in Islamic Jurisprudence, Chicago, USA, 1969, pp.2
- Muhammad Ahmad Siraj, tarikh tashria' al Islami, al moassasat al jamia'a lil dirasat, Beirut, 1992, pp. 10
- 7. Ibid
- N. J Coulson, Conflicts and Tensions in Islamic Jurisprudence, Chicago, USA, 1969, pp.9
- 9. Ibid, pp 64
- 10. Al A'wa, Muhammad Saleem, al nizam al qanoni al Islami,Maktaba al tarbia al Arabi lil dowal al Khalij, al Riyadh, 1985, v1, pp. 257
- 11. Ibid, pp. 25
- 12. Ibid, pp.253
- 13. Ibid, pp. 254
- 14. Ibid
- 15. N. J Coulson, Conflicts and Tensions in Islamic Jurisprudence, Chicago, USA, 1969, pp.11
- 16. Ibid
- 17. Ibid, pp. 12
- 18. Ibid
- 19. Ibid
- 20. Ibid, pp. 13,14

#### اسلامی تہذیب وثقافت: جلد: 3،شارہ: 1 نویل ہے کولن (۱۹۸۲ء) کی کتاب ۔۔۔علمی وتقیدی مائزہ جنوری -جون2020ء

- 21. Al A'wa, Muhammad Saleem, al nizam al qanoni al Islami,Maktaba al tarbia al Arabi lil dowal al Khalij, al Riyadh, 1985, v1, pp.265
- 22. Coulson, History of Islamic Law, pp. 5
- 23. Ibid, pp. 11
- 24. Al Ibrahim:1
- 25. Al Isra:9
- 26. Al A'wa, Muhammad Saleem, al nizam al qanoni al Islami,Maktaba al tarbia al Arabi lil dowal al Khalij, al Riyadh, 1985, v1, pp.263
- 27. Shibli, Muhammad Mustafa, al madkhil fi al taa'rif bi al fiqh al Islami, pp. 270
- 28. Al bahiqi, Ahmad bin al Husain, al sunan al kubram darul kutub al ilmia, Beirut,v3, 2003, hadith no 13949
- 29. Al Maida: 38
- 30. Al Nisa: 14
- 31. Shibli, Usool al Fiqh, pp. 99
- 32. Shafa'I Muhammad bin Idris, al Risalat, darul kutub al ilmia, Beirut, 2001, pp. 102
- 33. Coulson, History of Islamic Law, pp. 29
- 34. Al A'wa, Muhammad Saleem, al nizam al qanoni al Islami,Maktaba al tarbia al Arabi lil dowal al Khalij, al Riyadh, 1985, v1, pp. 263
- 35. Ibid
- 36. Sayoti, Abdul Rehman, al ishbah wa al nazair, darul kutub al ilmia, Beirut, 1990, pp. 282
- 37. Al Sarkhashi, al Mabsoot, darul ma'arifa, Beirut, 1993, v6, pp. 36
- 38. Fi usool al nizam wa al jinai, pp. 270
- 39. Yahya, Murad, iftiraat al mustashriqin al al islam wa al rado aliha, pp. 398
- 40. Coulson, History of Islamic Law, pp. 61
- 41. Ibid
- 42. Muhammad Ahmad Siraj, tarikh tashria' al Islami, al moassasat al jamia'a lil dirasat, Beirut, 1992, pp. 62
- 43. Ibid
- 44. Coulson, History of Islamic Law, pp. 35
- 45. Muhammad Ahmad Siraj, tarikh tashria' al Islami, al moassasat al jamia'a lil dirasat, Beirut, 1992, pp. 99,100
- 46. Ibid, pp. 100
- 47. See manahij al mustashriqin fi al dirasat al Arabia al Islamia, pp 275
- 48. Ibid
- 49. Ibid
- 50. Abdul Qadir Dawa, al tashria' al jinai al islami,
- 51. Al A'wa, Muhammad Saleem, al nizam al qanoni al Islami,Maktaba al tarbia al Arabi lil dowal al Khalij, al Riyadh, 1985, v1, pp. 76

#### <u>اسلامی تہذیب و ثقافت: جلد: 3، شارہ: 1 نویل ہے کو لن (۱۹۸۷ء) کی کتاب ۔۔۔علمی و تقیدی جائزہ جنوری - جون 2020ء </u>

- 52. Ibdi, 283
- 53. Ibid
- 54. Al Nisa:92
- 55. Al bahiqi, Ahmad bin al Husain, al sunan al kubram darul kutub al ilmia, Beirut,v3, 2003, hadith no 15996
- 56. Muhammad Fawad Abdul Baqi, Moatta Imam Malik, darul shoa'b, Cairo, pp. 530
- 57. Abderson, J.N. D., Homicide in Islamic Law, 1951, pp.811
- 58. Yahya, Murad, iftiraat al mustashriqin al al islam wa al rado aliha, pp. 416
- 59. Al Talaq: 2
- 60. Yahya, Murad, iftiraat al mustashriqin al al islam wa al rado aliha, pp. 417
- N. J Coulson, Conflicts and Tensions in Islamic Jurisprudence, Chicago, USA, 1969